Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel » Page 1 sur 16

Terrain

Revue d’ethnologie de 'Europe

 Collection Ethnologie de la France
 Cabhiers d'ethnologie de la France

20 | mars 1993 :
La mort
Repeéres

Entre « paisibles jardins » et
« patrimoine culturel »

Les cimetiéres familiaux des protestants du Diois

JEAN-YVES DURAND

p. 119-134

Entrées d’index

Thémes : mort, religion
Lieux d'étude : Rhone-Alpes

Texte intégral

1 Si par une nuit de ’hiver 1992, un voyageur s'était arrété dans village de la Drome, il
aurait pu prendre connaissance, au café ou a 1'hotel, des lignes suivantes parues dans un
hebdomadaire local :

Inhumations en propriétés privées.

Je considere ces obligations comme une mesquinerie administrative intolérable.

Un chantage ridicule a la pollution. Une atteinte a la mémoire collective de toute la
communauté protestante.

Va-t-on nous faire dépenser des fortunes afin de faire des études hydro-géologiques ?

Je préconise pour ma part : la création, pour chaque village concerné, d'un comité de
vigilance afin de défendre le patrimoine culturel que représente (sic) nos cimetiéres
particuliers.

Car je trouve les termes employés dans ces circulaires, pour le moins empreints de sous-

http://terrain.revues.org/3063 vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel » Page 2 sur 16

entendus et inconvenants.
M. Arnaud Elie (Journal du Diois 1991 b).

2 Intrigué par ces lignes, notre homme, continuant son voyage vers les grandes Alpes
aurait pu remarquer dans le paysage de minuscules enclos murés, sur la friche d'un
coteau, dans des labours, entre des rangées de vigne, certains chapeautés du sombre vert
de cyprés ou d'ifs ponctuant le marron-gris du paysage hivernal. Ces minuscules
cimetiéres appartiennent a des familles protestantes du Diois, « pays » situé au coeur de
la Drome et I'un des noyaux de la religion réformée en France. Cette région s'inscrit dans
une large zone d'implantation du protestantisme, qui commence dans les Cévennes au
sud-ouest et s'étend, discontinue, jusqu'au Trieves et au Queyras a l'est. Elle se
superpose donc grosso modo aux « pays de transition entre Alpes du Nord et du
Sud » (Meyzenq 1984). Néanmoins cet article restera centré sur les cimetieres privés de
la Drome : deux circulaires préfectorales adressées aux maires en aoit 1990 et octobre
1991 pour leur rappeler la réglementation des inhumations en propriété privée ont
suscité dans la population protestante rurale du Diois des réactions dont l'article cité
plus haut est un exemple.

3 Les sciences sociales ont récemment « redécouvert la mort » (Vovelle 1983 : 741-752),
mais plus a 1'échelle des villes qu'a celle des campagnes. Aries (1985 : 260) admet ainsi
avoir étudié le monde urbain, s'en remettant pour les campagnes a 1'étude de Zonabend
(1973) sur le cimetiere de Minot. Vovelle et Bertrand (1983 : 13) justifient, quant a eux,
I'implantation citadine de leur enquéte par la propagation dans le sens ville-campagne
au xixe siécle d'« un nouveau style et plus encore d'une nouvelle pratique » : ils étudient
le point de départ d'une diffusion et identifient dans les campagnes les « résistances » a
son avancée. De plus, s'il est aisé de parler de la « ville des morts », cela I'est moins pour
le village. A la concentration des morts urbains en quelques champs du repos s'opposent
en effet dans le monde rural un éparpillement des sépultures et un nivellement social des
défunts : au début du x1x© siecle, soit « les notables locaux possédent des tombes dans les
cimetieres urbains de la sous-préfecture voisine », soit ils se font « enterrer sur leurs
propres terres » (Vovelle et Bertrand 1983 : 39). Dans les régions protestantes, cet
éparpillement prend d'autres formes : une séparation des cimetiéres publics des deux
cultes ; I'inhumation d'une partie des réformés dans leur propriété. Par ailleurs, pour de
simples raisons statistiques, la nécropole offre une meilleure lisibilité de la structure
sociale qu'elle reproduit, sa variété architecturale et ses «tombes artistiques »
permettant aussi une plus fine approche de 1'évolution des attitudes devant la mort a
I'échelle nationale.

4 L'attention a donc porté surtout sur la nécropole, et I'opinion de Majastre (1977 : 247)
— selon lequel «le cimetiere rural n'a pas fait 1'objet d'une enquéte systématique » —
reste globalement valide!. Et « la tombe du réformé, en son champ » doit sans doute sa
« petite place » dans les études publiées a un double caractere minoritaire — protestante
et rurale — renforcé par le fait qu'elle est devenue une « curiosité », « une pratique que
I'établissement d'une réglementation contraignante tend a reléguer au rang des
souvenirs » (Vovelle 1983 : 565). Cette désaffection de la coutume doit aussi beaucoup a
I'exode rural, un phénoméne qui rend nécessaire d'adapter les indispensables
instruments établis par Vovelle et Bertrand aux particularités de ce nouveau terrain. Car
si I'enquéte ne peut négliger d'aborder aussi les cimetiéres publics de la région, ce sont
bien les tombes isolées qui présentent le plus de problémes: outre des sources
lacunaires et plutét que de nombreuses tombes variées dans un lieu clos, on trouve une
vaste dispersion, une faible variation typologique allant de pair avec un certain mutisme
sémiologique, de fréquents abandons, invasions de buissons, absences de la carte
topographique ou disparitions du paysage. Seul qui connait bien le « pays » peut donc
réaliser ce recensement, un mot ne devant d'ailleurs pas faire penser qu'il s'agit
d'atteindre une illusoire exhaustivité ; apparait alors le probléme du choix d'unités
représentatives : un canton, une vallée, telle commune, telle tombe ? La comme pour
I'enquéte urbaine, la sélection doit assumer « sans honte son caractére inévitablement
impressionniste » (Vovelle et Bertrand 1983 : 48), et un tatonnement empirique réglera

http://terrain.revues.org/3063 vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel » Page 3 sur 16

ces problemes. Plus qu'une collection de curiosités et outre l'intérét de toute
cartographie (qui peut contribuer a éclaircir 1'« énigme des frontiéres religieuses » ;
Joutard 1979 : 110), cette enquéte permettra de mieux connaitre les présentes stratégies
identitaires de deux groupes. Elle peut aussi aider a comparer entre eux les noyaux
régionaux d'une communauté dont les pratiques culturelles sont souvent décrites
comme homogeénes, d'apres 1'idée que la Réforme aurait éliminé tout substrat ; démenti
pour les Cévennes (Joutard 1977 ; Pelen 1986), ce point reste négligé ailleurs.

Une ethnographie des cimetiéres
familiaux

5 Une premiére comparaison interrégionale pourrait concerner 1'une des images le plus
étroitement attachées au cimetiere privé protestant : celle du cypres, voire du cypres a
chaque coin de la sépulture. De fait, j'y ai moi-méme eu recours, signalant au début que
cet arbre est un moyen de localiser les tombes dans le paysage. Il faut en fait peu de
temps pour s'apercevoir qu'au moins dans le Diois les coniferes (tous ne sont pas des
cypres) sont loin d'étre les seuls arbres plantés pres de tombes qui n'en portent pas
toutes, loin s'en faut2. On pouvait y planter un fréne, un robinier, plus rarement un
chéne, parfois une variété rustique d'arbre fruitier mais, semble-t-il, jamais de noyer,
peut-étre parce que son ancienne importance économique dans la région en fait I'arbre
banal par excellence. On dit aussi que «l'ombre du noyer tue » : oubliant le refus
protestant des superstitions, on a peut-étre voulu éviter aux défunts de reposer sous un
ombrage réputé frais et humide au point d'étre dangereux pour les vivants. Les arbres
d'ornement les plus communs (tilleuls, platanes, marronniers et aussi, plus rarement,
ormeaux) sont, quant a eux, restés affectés aux seuls espaces publics du monde des
vivants. On note encore que le buis est assez peu courant malgré son feuillage pérenne,
peut-étre en réaction a son adoption catholique pour la bénédiction des Rameaux.
Lorsqu'on utilise cet arbuste aisé a tailler, c'est en haies réguliéres et « civilisées » qui
enserrent la parcelle, composition tranchant sur 1'apparence buissonnante qu'il prend a
I'état sauvage. Les plus récentes plantations semblent d'ailleurs préférer les arbustes
(cornouiller sanguin ; sumac) aux arbres de port élevé, et il n'a pas encore été trouvé de
jeune cypres ; c'est que «les cyprés ca veut plus rien dire, maintenant on en met de
partout ».

6 Si le cypres n'est donc en pratique pas forcément associé aux tombes, c'est bien lui
(dont le nom désigne aussi abusivement if, thuya et méme cedre) qui est I'embleme des
plantations funéraires, a tel point que le propriétaire d'un cimetiére surmonté d'un arbre
au feuillage ample semblera presque regretter de ne pas voir a sa place un fluet conifere
correspondant au modele établi. L'association cyprés-tombe est si forte dans les
représentations qu'un travail scolaire parle ainsi des cimetieres du village ayant
« généralement » un cypres en leur centre (Bibliotheque de Travail 1966) ; vérification
faite et sans que vingt-cinq années aient pu suffire a faire disparaitre tant de grands
arbres, il semblerait tout aussi juste de dire « rarement ». La force de cette association
peut procéder d'un désir de décalque du modele — réel ou imaginaire — des cimetieres
des Cévennes, région percue comme le cceur de 1'identité huguenote (Pelen 1979 : 263-
265)3. Mais il est peu probable, pour des raisons de discrétion, qu'au temps des
persécutions on marquait les tombes par un arbre qui fut associé dans le monde
méditerranéen des 1'Antiquité a la symbolique funébre (Chevalier et Gheerbrandt 1982 :
334). Cette association a pu venir de la résine imputrescible et du feuillage persistant de
I'arbre, ainsi que de sa silhouette évoquant une flamme, vue comme un trait d'union
entre ce monde et le ciel, voire image du Saint-Esprit. Il s'agit donc d'une pratique sans
exclusivité protestante, qui n'a pas fait d'entrée massive au cimetiere avant la fin du
xvie siécle (Vovelle et Bertrand 1983 : 43)4. Dans l'esprit des propriétaires de
cimetieres, en revanche, cette coutume est inscrite dans un passé intemporel — « il en a

http://terrain.revues.org/3063 vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel »

http://terrain.revues.org/3063

toujours été ainsi » — qui dépasse la chronologie vérifiable de la tradition huguenote
fondée par la Réforme et les persécutionss.

Le stéréotype qui présente ces cimetieres comme des enclos toujours ceints de « murs
épais » (comme le dit le travail scolaire déja cité) doit lui aussi étre révisé. La formule de
I'enclos est certes majoritaire, mais elle peut étre plus récente ou sommaire qu'on ne
croit, parfois réalisée a l'aide de grillages bas fixés sur des montants métalliques.
L'ancienne maconnerie de pierres, dégradée, a pu étre remplacée par un moderne mur
crépi et les deux piliers symétriques d'un portail ; sans doute satisfait de son modéle, le
macon 1'a utilisé a plusieurs reprises sur quelques kilometres. En fait, les cimetieres en
plein champ, éloignés des maisons, paraissent avoir été clos des leur création tandis que
ceux proches des demeures restaient plus souvent ouverts, plus aisés a surveiller et a
protéger de la curiosité des chevres. C'était bien elles qu'autrefois on voulait tenir
éloignées des sépultures : on affirme que la hauteur des murs était réglée selon leur
capacité a bondir. Mais si elles restent nombreuses dans la région, c'est souvent
prisonniéres en stabulation, et les clotures de grillage que 1'on pose aujourd'hui visent a
protéger les tombes d'autres animaux : « Avec les battues [au sanglier] maintenant il y a
toujours des chiens qui trainent. Ils prennent les pieds [traces] de chevreuil, ils tournent
deux jours dans les bois et ils finissent toujours ici. » On rencontre aussi des tombes en
plein pré, sans délimitation, d'une totale simplicité : a peine marqué d'une pierre, un
carré reste sans étre fauché jusqu'a I'approche du 1¢* novembre (jour qui est devenu celui
de 'hommage aux morts, comme dans la pratique catholique) ou, dégagé des herbes
folles de toute une année il sera décoré de quelques fleurs, tranchant cette fois par son
aspect soigné sur le regain environnant.

Mais le trait le plus frappant, qui correspond cette fois a I'image établie de la sépulture
du réformé — comme a celle de sa morale et de son esthétique — c'est l'austérité. Le
visible « culte des morts » catholique est absent, ici comme chez les protestants urbains
(Vovelle et Bertrand 1983 : 91) : pas de croix, longtemps vue comme une « superstition
papiste » ; parfois pour seule décoration permanente de discretes fleurs en matiere
plastique plut6t qu'en céramique qui « fait moins vrai » ; pas de photographie sur des
plaques et cippes qui manquent parfois, ou portent des inscriptions réduites au
minimum : juste un prénom, par exemple, sans précision de dates. A ce point de
I'enquéte, aucune épitaphe n'a été trouvée : la mémoire transmise ici est bien familiale et
privée, et non pas exemplaire et destinée a une lecture publique. L'occasionnel passant a
toute chance d'étre un voisin qui sait déja qui est inhumé la et depuis quelle date.

Comme pour les réformés urbains, le caveau surhaussé en pierre plus ou moins
luxueuse parait inimaginable, tandis que les dalles de ciment nu sont assez fréquentes.
On en justifie 1'utilisation par la difficulté a tenir « propre » [désherbée] une tombe
située sur un terrain désormais en friches. Or c'est dans les cimetiéres publics que la
végétation arbustive ou rampante, comme le buis ou le lierre, est en proportion plus
abondante, offrant un support a 1'image du « retour a la terre » (Vovelle et Bertrand
1983 : 88). A l'inverse, il arrive ici que de vieux coniféres empéchent la croissance d'une
autre végétation ; entre leurs branches et le sol tapissé d'aiguilles seches, on s'imagine
dans une sorte de jardin, enclos presque labyrinthique malgré son exiguité, qui transmet
un sentiment de paix souvent évoqué dans les propos : « C'est un peu comme un jardin...
un jardin bien paisible. »

A peine sent-on dans cette derniere note une légére allusion a la mort. L'enclos boisé
visible de la maison ou au long d'un parcours quotidien n'est pas pensé comme un signe
rappelant l'inéluctabilité du déces : peut-étre est-ce pour cela que ces cimetiéres ont
échappé a I'habituelle invisibilité de ces lieux® : « Pour moi c'est un peu la marque de ce
qu'on est, nous maintenant, et puis tous ceux avant nous. Quand méme, il est beau cet
arbre, la... » Car si l'étranger peut voir un signe de mort dans un cimetiere et son cypres,
ses futurs occupants y lisent plutét un signe de vie. Ce n'est pas tant un rappel de
I'espérance en la vie éternelle — lecture d'ordre théologique qui serait proche d'une bien
peu huguenote « idolatrie » — ni, de facon plus prosaique, de la pérennité biologique des
frondaisons, mais plutét le symbole de la vie qui s'écoule, liant dans le temps les
membres d'une communauté. Certes, « Il est beau, cet arbre », comme il est rare que ne

Page 4 sur 16

vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel »

http://terrain.revues.org/3063

le soit pas tout arbre de pareille taille ; mais surtout il est seul et parle a qui sait le voir :
« Quand je vais a Die et que je vois tous ces cimetieres un peu partout, je peux pas
m'empécher de penser a ce qu'ils ont vécu dans le temps, parce qu'ils en ont vu, hein... »

Ponctuation protestante du paysage,
balisage catholique de I'espace

« Tous ces cimetiéres » ? Moins de dix au long de presque vingt kilometres, parfois
discrets au point de rester inapercus de 1'ceil étranger, devenant cachés dans le paysage,
peu a peu gommés par les broussailles de la déprise agricole, négligés du fait de I'exode
rural, avalés par le mitage résidentiel des périphéries villageoises. Dans cette région
indécise entre habitat groupé et dispersé, ces tombes se trouvent en effet soit a proximité
immédiate des fermes isolées (comme pour le mas cévenol ; Balfet et Bromberger 1976 :
112), soit pour les résidents du village qui n'y ont pas de jardin, dans des espaces
agricoles un peu plus éloignés : « C'est mon arriere-grand-pere qui est la-bas. Il aimait
tellement sa vigne, il parait qu'il y est allé tant qu'il a pu, alors c'est 1a que mon grand-
pere 1'a mis. » Nul doute qu'on trouve une satisfaction sentimentale dans le fait que
« comme c¢a, la famille reste toute ici » : c'est 1a une expression du désir d'étre enterré
«chez soi » (Aries 1985: 265). On peut aussi la rapprocher de la valorisation de
I'intériorité par la Réforme?, dont la vision du for intérieur comme plus authentique et
pur passe par l'application d'un « bodily symbolism (...), from the values placed on
internal and external parts of bodies, on reality and appearance... » (Douglas 1973 : 74).
Ces valeurs apparaissent ici étendues métaphoriquement du corps de l'individu a la
propriété familiale. Les tombes occupent en effet souvent sinon le centre du moins
lI'intérieur d'un champ plut6t que sa bordure, affichant I'appartenance individuelle a une
famille : « Je sais pas pourquoi ils 'ont mis 1 au milieu, mais je trouve que c'est mieux,
c'est chez nous, c'est vraiment la. »

On observe aussi qu'apres avoir parfois dii enterrer dans leurs caves lors des
persécutions (Richard 1967 : 239), quand les protestants ont pu a nouveau le faire de
maniere publique ils choisirent jardin, verger, vigne, pré, mais qu'on ne trouve pas de
tombes dans un bois, si clairsemé soit-il, ni dans des landes treés isolées : s'il convient de
démarquer le monde des morts de celui des vivants, il n'est pas pour autant repoussé
dans l'espace sauvage des pentes environnantes. Le théme du retour a la nature ne
s'exprime donc qu'a l'intérieur de limites étroitement circonscrites.

C'est ce pointillisme de cimetiéres épars en terrain découvert qui permet de parler
d'une ponctuation protestante du paysage quotidien. Celle-ci se superpose a des signes
catholiques plus ostensibles : clocher du village8, chapelles et statues perchées, croix aux
carrefours. A l'exception du cimetiére qui reste discret9, ces monuments catholiques qui
marquent les points remarquables et jalonnent les confins des paroisses (pour la
Provence cf. Dufour 1985 : 183) constituent moins une ponctuation aléatoire du paysage
quotidien qu'un balisage précis de l'espace plus vaste et abstrait de tout le finage
communal dont ils signifient I'appropriation symbolique. A l'opposé, la ponctuation
protestante n'épouse pas des limites de communes mais s'étend bien au-dela. Elle ne
signale pas, comme en pays catholique, des faits sacrés — pour les réformés, Dieu ne
s'exprime que par la Bible — mais des hauts lieux de la geste huguenote : sites de
batailles, de cachette, de cultes au Désert, d'emprisonnement, chemins d'exil. Tous ces
« marqueurs matériels qui "spatialisent" la mémoire » protestante 1'inscrivent certes sur
le paysage, mais a l'encre sympathique, d'une facon «illisible pour le non-
initié » (Gaudin et Reverchon 1986 : 101). Ainsi, le lieu restant sans signalisation et le
toponyme ignoré de la carte, seul qui en connait le site pourra accéder a Clos Rond, une
dépression du sol dans la forét ou se rassemblaient les religionnaires pour le culte. « Il
faut bien dire, au col de Menée [passage des émigrants], il y a rien a voir. C'est 1'idée,
quoi, l'idée qu'ils passaient par la, en pleine nuit » : il est vrai des lieux de la mémoire
réformée qu'« il y a rien a voir », ou pas grand-chose, rien ne distinguant les routes de

Page 5 sur 16

vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel »

http://terrain.revues.org/3063

I'exil, les clairieres du culte au Désert, aucune stele n'y faisant sentir au passant le poids
d'une histoire invisible.

De la mémoire des morts a la mémoire
vive

Les cimetiéres sont donc les seuls signes matériels d'une mémoire protestante
explicite. En effet, tout comme les sites naturels, les batiments associés aux hauts faits
des ancétres (maison de héros, prisons) ne font en général pas partie du paysage
quotidien et ne disent en eux-mémes rien qui soit spécifique au protestantisme. Aussi
est-il curieux qu'une étude sur la mémoire protestante (Gaudin et Reverchon 1986 : 112)
ne mentionne pas le réle du cimetiére alors que ses auteurs disent que la transmission de
la tradition historique se fait « par des récits appuyés (...) sur un paysage témoin ». De
méme qu'un haut lieu de la résistance militaire ou spirituelle, le cimetiere de famille, ce
« haut lieu ordinairet© », soutient cette transmission. Non seulement il authentifie la
narration comme il lui offre point de départ et support matériel, forcant a « penser a tout
ce qu'ils ont vécu dans le temps » : « ca vous rappelle qu'on les a obligés a enterrer les
morts en cachette, comme des bétes il faut bien dire, alors bien sir je lui [la petite-fille]
ai expliqué tout ca, pourquoi c'est 1a que moi j'irai aussi, apres tous ceux qui nous ont
précédés, de la méme facon ». C'est 1a que s'effectue le passage de la mémoire des morts
a la mémoire vive produite dans le présent.

Car si comme dans d'autres contextes culturels les tombes aident a dire la
« régénération de la vie » (Bloch et Parry 1982) et la continuité d'un groupe « aprées tous
ceux qui nous ont précédés », ici, plus encore que le cimetiére, c'est le propre acte de
I'inhumation qui est signifiant : « Alors quand on va a un enterrement c'est tout ca qui
revient, on se sent comme eux. » De la méme fagcon que le « pélerin » réformé se rendant
a un culte sur un lieu du Désert y trouve une permanence du geste depuis le temps du
Refuge (Gaudin et Reverchon 1986 : 105), celui qui assiste a des funérailles dans un petit
cimetiére y retrouve itinéraire et gestes de ses ancétres. Plus encore qu'évoquer leur
martyre ou exprimer «la fierté et la fascination pour les vertus d'un age
héroique » (Lautman 1990 : 89), il s'agit de revivre cet age. Le rituel funébre réformé,
d'ailleurs réduit, est ainsi doublé d'un implicite rituel profane dont la dimension
performative permet a la mémoire de s'autoconstituer tandis qu'elle s'énonce dans le
gestell,

Si un haut lieu historique signifie une mémoire du groupe qui autorise rarement une
identification directe et personnelle (par exemple le nom de l'ancétre galérien sur un
mur du musée du Désert), la tombe familiale renvoie de toute évidence a une mémoire
plus intime. Mais échappant au cadre des commémorations calendaires réformées et
s'étendant de la sphére du religieux vers celle des relations personnelles, un enterrement
dans un cimetiere privé permet aussi d'élargir le partage de la mémoire. Car qui n'est pas
protestant ou ne se reconnait plus dans le lien religieux peut toujours revendiquer sienne
la fierté d'un passé de résistance a l'oppression spirituelle, renforcée par la résistance au
coup d'Etat de 1851, encore réactivée par le combat antinazi et accompagnée de
I'adhésion aux valeurs républicaines!2. Ainsi en est-il de ces résidents secondaires qui,
sans en étre propriétaires (car elles sont inaliénables) ni savoir qui s'y trouve couché,
entretiennent les tombes enclavées dans leur terrain avec plus de soin qu'elles n'ont
jamais regu, trouvant cela « la moindre des choses, avec tout ce qu'elles représentent ».
C'est dans le cadre historique de constitution de l'identité réformée qu'il convient
d'examiner l'apparition et la reproduction de la pratique.

Aux origines d'une pratique

Page 6 sur 16

vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel »

20

http://terrain.revues.org/3063

Dans la mémoire protestante, les huguenots furent forcés d'enterrer leurs morts hors
du cimetiére paroissial a la révocation de 1'édit de Nantes (1685) quand fut niée jusqu'a
leur existence : exclus d'un état civil établi par 1'Eglise catholique, 1'inhumation en terre
consacrée leur était refusée. C'est en fait dés 1'édit de Nantes!3 que sont séparés les
cimetieres, entre autres dispositions sur la vie quotidienne. Posée en termes
ségrégationnistes en théorie non discriminatoires — le « séparés mais égaux » d'autres
lieux et d'autres temps — cette mesure n'alla pas sans problemes, les huguenots
acceptant mal étre exclus des cimetiéres de leurs « peres », qui avaient déja le statut de
lieux publics : selon Aries (1985 : 27), « certains lieux comme le cimetiere symbolisaient
I'appartenance a la communauté, une appartenance a laquelle les réformés tenaient, et
qui était plus forte que leur répugnance a une promiscuité papiste ». Et il est vrai que
c'est des avant la révocation que 1'on distingue une volonté catholique de contréle de
cette séparation, un indice permettant au moins de supposer que celle-ci était contestée
par la minorité. E. Arnaud (1875-1876, vol. II : 82-84) cite ainsi une lettre de I'évéque de
Grenoble demandant aux curés de son diocese dans une série de 29 questions, « Si les
prétendus réformés enterrent dans les cimetieres des catholiques ; Si leur cimetiére est
fort éloigné de 1'église et de celui des catholiques ; S'ils n'ont usurpé aucun cimetiére sur
les catholiques. »

Quoi qu'il en soit, il est clair que c'est sur la date de la révocation que s'est fixé le
souvenir de 1'exclusion des cimetiéres comme des autres persécutions : c'est autour de
« cet événement traumatique que s'organise le mémorable et le fil de la chronologie de
I'histoire de la persécution » (Gaudin et Reverchon 1986 : 109)%4. Les protestants furent
alors contraints non seulement d'enterrer dans des cimetieres séparés (c'était déja le
cas), mais ils durent le faire en cachette. Profitant de la relative tolérance du milieu du
xvIIe siecle (variable a vrai dire selon les lieux ; pour la Provence voir Emmanuelli 1975)
et de 1'évolution vers la rénovation des moeurs cimitériales qu'affirma la Déclaration
royale de 17765, les consistoires urbains créerent parfois des cimetiéres ; en revanche,
les huguenots ruraux semblent ne pas avoir suivi ce mouvement, peut-étre du fait de leur
relative dispersion et de leur moins grande force!¢. Apres 1I'édit de Tolérance (1787),
I'antagonisme entre les deux groupes demeura trop marqué pour ne pas se perpétuer au-
dela de la mort, et les cimetieres qui étaient séparés le resterent tandis que I'usage des
inhumations privées persistait.

Constatant dans la littérature 1'intérét croissant en France pour ces derniéres au
passage entre XvII® et Xixe siecle, Aries (1985 : 229-233) s'interroge sur le caractére
spécifiquement protestant de cette pratique et sur la validité de ce qui donne maintenant
l'illusion d'une « suite sans hiatus a partir des enterrements clandestins du xvirre siecle ».
Il suggére que l'intérét pour la tombe privée traversa l'entiere société, pour laquelle « le
cimetiére commun serait alors devenu la sépulture des pauvres et des malheureux
citadins qui n'ont ni champs ni jardins loin des villes », et remplaga dans 1'esprit des
protestants toute autre raison d'enterrer dans leurs propriétés. Il y aurait bien eu selon
Ariés une « suite sans hiatus » de la pratique, mais son sens aurait donc changé a cette
époque.

Et les mémes raisons auraient fait qu'en la catholique Corse se soient multipliées a
cette époque les sépultures privées. Mais Aries opere ainsi un amalgame déroutant entre
Corse et régions protestantes : des effets similaires n'ont pas forcément des causes
communes. Et constatant que dans ces deux cas ces inhumations continuent toujours
tandis que s'est généralisé le recours au cimetiere public, Aries trouve ce fait
« remarquable » mais aussi inexplicable. Il l'est en effet si on persiste a voir sous la
pratique un unique jeu de motivations : ne peut-on s'interroger sur le degré réel de
pénétration dans la société corse de 1'époque, au-dela de quelques lettrés francophones,
des préoccupations exprimées par la poésie de Delille ou Les mémoires d'outre-tombe ?
L'interrogation peut se répéter pour les réformés du midi : leur intérét bien connu pour
la lecture vient d'une exigence religieuse et va avec une certaine connaissance du
frangais, la Bible n'ayant pas été traduite en occitan (Bolle et alii 1977 : 443), mais on
peut douter que leur curiosité littéraire s'étendait aux soucis de Chateaubriand'’. Il s'agit
ici pour Aries d'intégrer la variété des pratiques locales au modele d'évolution globale

Page 7 sur 16

vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel »

21

22

23

http://terrain.revues.org/3063

qu'il dessine a grands traits®8. Il le fait en insistant sur la coincidence temporelle d'une
série de faits en réalité disjoints dans leurs tenants comme dans leurs aboutissants :
breve adoption d'une pratique en France ; évolution d'une autre en Corse ; continuation
d'une derniere par les protestants. Comme le remarque D. Fabre (1987: 14-15),
confrontée aux faits particuliers, 1'histoire doit « recourir a une combinaison de modéles
et a un feuilletage des temps dans lesquels les "survivances" et "résurgences” a la Tylor
retrouvent leur place nécessaire, fiit-ce sous la véture sociologique des "résistances" » :
c'est le terme précis qu'emploie Aries pour les actuelles sépultures privées corses ou
réformées. Or, plut6t que par une inexplicable résistance aux changements
environnants, la continuation de ces inhumations apparait déterminée par des contextes
particuliers faisant peser sur les pratiques funéraires des contraintes qui peuvent
persister aujourd'hui ; elles relevent d'ailleurs autant d'attitudes devant la vie que devant
la mort : al'inverse des monuments corses, les tombes réformées refusent 1'ostentation.

Pour la Corse, nouvellement attachée a la France (en 1770), 1'habitude tres répandue
des élections de sépulture dans les églises était combattue de longue date sans succes par
les évéques (Costa 1979 : 88). Elle s'est vue de plus opposer la Déclaration royale de 1776
puis surtout le décret de Prairial’9 qui fut la principale impulsion pour la création de
cimetiéres publics par les municipalités. Les préoccupations d'ostentation — d'ailleurs
signalées par Aries — et d'inhumation en un lieu sacré qui présidaient déja au choix de
I'église se sont alors heurtées a la mauvaise image qu'avait depuis longtemps le
cimetiére, lieu de sépulture anonyme: plutét que dans cette «terre de repos
insuffisamment digne » (ibidem), on avait d'abord préféré faire élection de sépulture
dans 1'église puis, lorsque ce ne fut plus possible, on choisit la propriété familiale2°.

Certes Aries (1985 : 232) a raison de dire que les protestants « avaient au début du
x1xe siécle le méme choix que les catholiques entre le cimetiére communal et la sépulture
privée » : le décret du 23 Prairial an XII retira a 1'Eglise catholique la propriété des
cimetieres ou sont créés des enclos pour les cultes minoritaires. C'est cependant donner
comme seules raisons a ce choix les dispositions légales en vigueur et la vogue
momentanée de la tombe privée, sans tenir compte, ou en les minimisant, d'autres
aspects. Ainsi quand il écrit a la suite que si les réformés ont alors « choisi la sépulture
privée, comme beaucoup d'autres, c'est pour les mémes raisons, avec peut-étre en plus le
souci qui leur était propre de ne pas étre mélés aux catholiques », on peut affirmer qu'il
inverse l'importance relative de ces facteurs. Car si sous le régime de 1'Edit il importait
encore peu aux cadavres huguenots de cotoyer leurs homologues papistes, 1'accés au
cimetiere symbolisant 1'appartenance a la communauté, ce point ne tient pas apres plus
d'un siecle de déplacements de cimetiéres et d'inhumations clandestines. L'épaisseur
temporelle est méme suffisante pour que la tombe isolée, a l'origine réaction a la
persécution, ait acquis la valeur identitaire positive qui est toujours sienne, d'ou la
fidélité a une « coutume qui aurait pu se perdre des 1'édit de Tolérance » (Balfet et
Bromberger 1976 : 112). Et quand au xix¢ siécle les communes créent les nouveaux
cimetieres publics2!, elles en font construire un seul divisé par un mur ou parfois encore
deux séparés, non seulement en dépit du décret de Prairial mais méme apres qu'en 1881
ont été abrogées les dispositions de séparation des cultes. On ne voit pas pourquoi un
souci ségrégationniste si fort encore a la fin du siécle n'aurait pas da 1'étre moins a son
début22.

Il s'est par contre atténué ensuite, avec une dilution de 1'antagonisme visible dans la
région au début du xx¢ siecle dans des actions cecuméniques parfois spectaculaires au
plan local23. A Beaufort-sur-Gervanne la division marquée par un mur s'est peu a peu
estompée ; a Mirabel et Blacons, « le cimetiere » désigne l'enclos catholique, 1'autre étant
en général marqué comme « protestant » dans le discours, mais le développement des
échanges matrimoniaux entre les deux groupes a eu pour conséquence l'apparition de
tombes mixtes. Cependant, si cette mixité ne rencontre désormais plus de censure
sociale, les propriétaires de cimetieres privés persistent a les utiliser, réappropriant ce
qui fut une obligation comme une marque volontaire d'une différence propre a un
groupe qui se sait minoritaire.

Page 8 sur 16

vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel »

24

25

26

http://terrain.revues.org/3063

« Paisible jardin » ou « bouillon de
culture » ?

C'est a cette tradition ressentie comme essentielle que s'est heurté le rappel de la loi,
semble-t-il motivé par l'ignorance des textes par de nombreux maires ou au moins par
leurs administrés. On affirme en effet souvent ne plus pouvoir créer de cimetiére mais
qu'« il suffit d'en avoir un sur son terrain pour pouvoir s'y faire enterrer », « si le maire
est d'accord ». Celui-ci n'a en fait aucun pouvoir en la matiere, et la question n'est pas
tant la création d'un cimetiére privé que l'autorisation de toute inhumation hors d'un
enclos public. La décision reléve de l'autorité du préfet, sur avis d'un hydrogéologue
agréé (Code des communes, art. 361-12). Suite au rappel a l'ordre, les conseils
municipaux ont demandé aux propriétaires de faire réaliser 1'examen préalable de leur
terrain pour que les demandes soient « présentées a M. le Préfet avec le maximum
d'efficacité » (Le Crestois 1992). Le nombre de ces cimetiéres a di aussi causer la
perplexité d'une administration peut-étre peu au fait de la réalité locale. Une circulaire
dit en effet que la coutume « semble étre courante dans le département » ; il n'en fallut
pas plus pour que son rédacteur se retrouve étiqueté de « parisien » (Le Journal du
Diois 1991a), ou que 1'on affirme que « Je sais pas d'ou ca sort ; aussi bien c'est encore
une histoire de 1'Europe ». De telles références aux réglementations agricoles
européennes sont certes hilares (« Ils veulent bien contréler le fromage, il parait que le
picodon est dangereux ! ») mais elles en appellent, pour le coup, a une solidarité
paysanne qui dépasse l'identité protestante.

Ces circulaires ont suscité plus de réactions parmi la population qu'elles ne semblent
avoir eu d'effets sur le terrain, peut-étre a la suite d'un article du Canard enchainé
(1992), sans doute informé par la bienveillante diligence d'un lecteur. En effet, au bout
d'un an, une seule mairie a manifesté son légalisme, annoncant dans un compte rendu
de conseil municipal qu'elle avait engagé un hydrogéologue et une entreprise de travaux
publics en suivant les suggestions de propriétaires qui avaient proposé de regrouper les
déplacements pour en diviser le cofit, « chaque personne concernée ne pouvant se payer
le luxe de déplacer ce fonctionnaire a ses propres frais » (Journal du Diois 1991a).
Impliquant que leur but est I'arrét d'une pratique qui « si elle persistait pourrait avoir de
graves conséquences au niveau de la pollution des sources et des nappes phréatiques »,
ces textes insistent sur l'hygiene publique, reprenant une idée du xvie siécle qui
souhaitait éviter la corruption de I'air par les « vapeurs méphitiques » issues des tombes
en éloignant les cimetiéres des villes (Vovelle 1983 : 463).

Sans s'étendre sur le symbolisme chthonien a 1'ceuvre ici, il faut noter que l'argument
de la pollution a trouvé un terrain propice dans cette région proche du relief karstique du
Vercors, ou abondent grottes et résurgences suscitant force spéculations sur le trajet
souterrain des eaux et son influence sur leur pureté ; lors de l'affaire, cet intérét pour le
monde souterrain était méme renforcé par une conjoncture de sécheresse o personnes
privées comme entités publiques menaient de fébriles recherches de ressources
hydriques, recourant au géologue comme au sourcier. Le theme de la pollution a ainsi eu
un certain écho chez ceux qu'aucun lien affectif n'unit aux tombes familiales : un adjoint
(catholique) d'un maire (protestant) justifiera les mesures par la nécessité de prévenir la
pollution des eaux par les « bouillons de culture » que sont ces cimetieres « un peu
partout ». C'est cette méme image qu'utilisait E. Martel (cité par Casteret 1943 : 183), le
fondateur de la spéléologie scientifique, lorsqu'il s'élevait contre 1'usage des gouffres
comme charniers et condamnait la confiance en la vertu purificatrice d'un sous-sol
réputé étre un filtre délivrant une « eau de roche » dont la limpidité serait garante de
qualité. Ces « municipalités rétrogrades et incultes » dont N. Casteret (1943 : 183)
dénoncait encore le refus de reconnaitre les dangers d'une pollution que parfois elles
engendraient ont donc intégré le discours scientifique : on est loin de I'image du « jardin
bien paisible ». Et L.-V. Thomas (1985 : 93) signale qu'a son avis on donne maintenant
une « importance démesurée » a la pollution des eaux par les morts, sous l'influence de
I'« idéologie pasteurienne » et de « 'obsession moderne du propre ».

Page 9 sur 16

vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel »

27

28

29

http://terrain.revues.org/3063

Mais plus encore que le discours scientiste, c'est celui de 1'écologie qui avive
aujourd'hui ces inquiétudes : la prise de conscience des pollutions les plus communes
fait que seules les hautes montagnes ou les régions d'activité humaine réduite gardent un
statut de filtre naturel, dans 1'imaginaire comme dans la publicité pour 1'eau minérale. 1l
est devenu normal de voir en 'homme un agresseur a qui il faut « soustraire la nature
pour la préserver » (Lefeuvre 1990 : 37), certains pays créant des « réserves intégrales »
d'acces interdit : la capacité polluante des activités humaines, comme en réaction a leurs
exces, est devenue par métonymie indissociable des corps mémes les accomplissant,
voire de leur seule présence. Au xviie siécle, a sa mort le « corps-alambic » humain
retournait a la terre « pour lui rendre ce qui lui avait été pris », bouclant un cycle de
distillation des aliments depuis le « suc terrestre » dont il était I'aboutissement (Duncan,
cité par Voisenat 1992 : 29). Non que le cadavre fat alors pensé exempt de toute part
négative24, l'inhumation étant justement une prophylaxie de sa pollution, mais la
puissance distillatrice de 1'alambic terrestre2s suffisait a le recycler, comme on dirait
aujourd'hui. Il est par contre vu désormais comme un irrémédiable polluant, coupable
autant d'une pollution bactériologique que symbolique (Douglas 1966), d'ou 1'usage
croissant d'un isolement parfait (comme les casket et vault plombés nord-américains)
ou d'une purification radicale par crémation. Il faut peut-étre nuancer 1'avis de L.-V.
Thomas (1985 : 189) pour qui «les écologistes » favorisent le retour mystique a un
enterrement organique rendant les composants du corps a la biosphere. Seule une
enquéte statistique permettrait d'étre affirmatif, mais l'approche impressionniste de
milieux sympathisants de 1'écologie politique fait penser que l'incinération y est tres
appréciée. L'ironie se trouve dans le fait qu'une idéologie qui reléve au moins
implicitement de I'écologie scientifique, et qui est par ailleurs un fréquent apologue de la
libération d'un corps dont la dimension naturelle serait opprimée par la culture, puisse
aboutir a priver ce méme corps de la cloéture de son cycle naturel.

Mais tandis que l'argument hygiéniste est bien le cheval de bataille de
I'administration, les propriétaires de cimetieres en nient la pertinence. On a d'abord
recours a une plaisanterie éculée, « c'est pas 'eau de source qui va nous faire du mal, on
boit que du vin », dont une version avait déja été rencontrée par Casteret (1943 : 181).
Mais on y voit surtout « un chantage ridicule a la pollution » (Journal du Diois 1991b),
car « avec des piles au mercure on pollue plus et plus gravement » (Dauphiné libéré
1992). Dans toute discussion 1'ultime raison est que « s'il y avait des problémes, depuis le
temps ca se saurait », un argument retrouvé dans la presse locale : « Depuis 300 ans, si
les risques sanitaires existaient, ¢a se saurait » (Journal du Diois 1991a). En revanche, la
confiance des services préfectoraux a 1'égard du législateur est manifeste dans une
imparable affirmation tout juste tempérée d'un adverbe a peine dubitatif : si le réglement
existe c'est « qu'il y a certainement eu des problemes de dissémination dans la nappe
phréatique » (Dauphiné libéré 1992).

Or, d'apres un propriétaire de cimetiere, soutenant son affirmation d'un ample geste
de semeur, «s'il y a un probleme d'hygiéne, le plus simple c'est encore de se faire
incinérer ! (...) pour les protestants ca pose aucun probléme et comme ¢a si on veut
mettre les cendres dans le jardin, hop, c'est écologique ! ». On pourrait s'interroger sur la
simplicité de la technique, en regard de l'appareil technico-administratif de sa mise en
ceuvre dans notre société, comme sur son réel caractére « écologique ». Mais
I'affirmation oublie surtout que depuis Vatican II, soit presque trente ans, « ¢a pose
aucun probleme » pour les catholiques non plus, du moins pour ce qui est de l'attitude
officielle de I'Eglise dont diverge la pratique de la majorité de ses membres, pour une fois
plus conservatrice que sa hiérarchie. L'oubli a d'ailleurs des chances d'étre de bonne foi :
massif, ce refus de la crémation par les catholiques peut laisser penser qu'il répond a la
position de leur Eglise. Mais il est surtout saisi comme une occasion de se démarquer et
l1a encore d'affirmer par opposition la différence de son identité, qu'on aime penser plus
ouverte sur la modernité, méme s'il n'est pas str que les réformés francais soient en
réalité tres nombreux a adopter ce procédé, a la différence de ceux d'Europe du Nord
(Urbain 1989 : 123).

Page 10 sur 16

vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel »

30

31

32

33

http://terrain.revues.org/3063

De l'identité au patrimoine : le cimetiére
comme musée ?

Or cette identité est désormais ressentie comme menacée et toujours plus minoritaire,
au point de vue spirituel mais aussi social : on a vu s'estomper une présence protestante
qui fut si forte dans certaines institutions (haute administration, éducation) qu'elle
entraine encore a penser que l'importance numérique de la minorité va loin au-dela de
ses moins de 2 % de la population francaise (Bolle et alii 1977: 442). Et si les
récriminations déja citées sont proférées sur un ton amusé quand elles s'en prennent a
une supposée origine eurocratique des reglements, elles n'en manifestent pas moins
parfois un réel sentiment d'inquiétude : « Alors il y a eu le coup du timbre2®, maintenant
c'est les cimetiéres. Je dis pas qu'il faut s'affoler, hein, mais enfin, quand méme, ca fait
drole... Ca montre qu'on existe presque plus... enfin... qu'on nous connait plus. » Mais on
sent en méme temps, et sans doute en réaction, la volonté de se conforter dans son roéle
minoritaire et de voir se maintenir une pratique dont on oublie 1a encore qu'elle fut
réponse a une persécution : « Pourquoi on devrait étre obligés de faire comme les
autres ? »

D'ailleurs, la volonté de préserver des pratiques funéraires dépasse les seules
sépultures privées. Dans un de ces cimetieres publics qui étaient protestants jusqu'a il y
a peu, une famille catholique a construit récemment un caveau d'un aspect assez
luxueux, surtout par comparaison avec les tombes nues qui l'entourent. Des protestants
de la commune exprimant leur désapprobation d'une esthétique a leur avis incongrue, le
conseil municipal a débattu de la question, qui n'en était une qu'aux yeux des conseillers
réformés. Un des catholiques avouera plus tard sa perplexité : « je comprends pas bien,
je crois que c'est a cause de la simplicité, ils veulent garder la simplicité ». Démuni de
tout pouvoir de controle sur le style des monuments funéraires, ce fut un conseil parait-il
trés divisé qui finit par émettre la pressante suggestion de respecter a 1'avenir 1'aspect
général de 1'enclos. Quelques catholiques dirent bien y voir un arrété de valeur coercitive
(ce qui aurait peut-étre été le cas si la possibilité en avait existé) ou au moins son désir,
mais le plus important est de noter I'attitude volontariste de conservation adoptée par les
membres protestants de la municipalité.

Sans entrer dans tous les aspects du débat développé depuis une douzaine d'années
autour d'un « patrimoine » toujours plus présent (Jeudy 1990), c'est néanmoins dans ce
cadre qu'il faut donc situer le recours aux notions de « patrimoine culturel » ou de
« mémoire collective » qu'on observe dans cette affaire, soit dans la presse (Journal du
Diois 1991b), soit dans les entretiens. Il est clair que la relation entre ces notions et la
Réforme est complexe. Le protestantisme s'est défini en partie contre les
« superstitions » et « idolatries » dont il accusait les catholiques, a I'égard des morts par
exemple. Cette position posait que toute référence au passé puisse étre suspectée, ce
qu'un unique exemple suffit a montrer : pour éviter les dévotions, Calvin désira que son
lieu de sépulture restat inconnu. Or I'un des paradoxes du patrimoine est d'étre certes
défini en relation au passé, mais avec toujours un ceil sur le futur (cf. entre autres Augé
1992). La Société de l'histoire du protestantisme francais a ainsi elle-méme créé
plusieurs musées dans des locaux d'intérét historique. C'est 1a une facon de gérer le
rapport qu'une religion qui s'est voulue « sans lieux sacrés » (Lautman 1990) entretient
a sa mémoire collective : comme par compensation, ses membres donnent un important
réle mnémonique a ses hauts lieux historiques. Ceux-ci sont transformés en instruments
d'un ressourcement spirituel tourné vers l'avenir : on voit ces musées balancer entre des
roles identitaires et confessionnels (idem).

Les divergences théologiques avec le catholicisme n'étant plus exprimées dans la vie
quotidienne, le cimetiére privé est parmi les derniers traits concrets dont disposent les
réformés du Diois pour dire leur différence et son origine. Or, beaucoup l'ont écrit
(Lefeuvre 1990 : 44), le patrimoine c'est ce que 1'on perd, ou du moins ce que 1'on pense
risquer de perdre : c'est quand on estime nécessaire de défendre leur role mnémonique
que les cimetieres sont étiquetés « patrimoine culturel ». Mais sont-ils susceptibles de

Page 11 sur 16

vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel »

34

35

36

http://terrain.revues.org/3063

recevoir tout le traitement ordinaire d'un élément patrimonial : étude, restauration,
muséalisation, exposition ? On sait bien qu'un « conservateur » dirige la nécropole
comme le musée, méme si des muséologues se défendent par contre de vouloir
« transformer les musées en cimetieres » (Martinet 1982 ; cf. aussi Shelton 1992). Et on
va au Pére-Lachaise comme au musée pour y trouver une forme d'« instruction
publique » (Pétonnet 1982), a Colombey rendre hommage a un homme politique, au
Cimetiére marin se remémorer quelques rimes.

Ressort ici I'autre paradoxe du patrimoine, tiraillé entre collectif et individuel, public
et privé (Augé 1992). Lieu d'articulation entre l'intime et le montré, la nécropole
rassemble autant les traces de personnages publics que celles d'inconnus disant leur
désir de publicité par une architecture funéraire que la société reconnait désormais
comme patrimoniale (Monuments historiques 1982). Notre humble représentant du
cimetiere rural s'adresse lui, au travers de 1'idée vague du « culturel », a un parent
pauvre du patrimoine monumental, le patrimoine ethnologique. Cette notion dispose
d'une reconnaissance institutionnelle bien moins établie, mais son emploi implique
néanmoins qu'on souligne l'intérét public de ce qu'elle désigne (Chiva 1990 : 239). Or il
s'agit en l'occurrence de sépultures inaliénables et incessibles dont le trait majeur est
bien d'étre privées. Mais plus que juridique, la question est déontologique. Par leur
référence a une histoire et a une foi, ces enclos parlent certainement du collectif, comme
le font les objets de religion (Lautman 1987) ou certains objets de famille (Martinet
1982 ; Gourarier 1984). Cependant ils n'en touchent pas moins avant tout a la mémoire
individuelle du plus intime, I'amour, la douleur, déja épiée par la « grossiereté
fondatrice » d'un intrus, 1'ethnologue menant son enquéte (Bromberger 1992). Il existe a
I'usage des touristes d'Europe du Nord des « itinéraires protestants » des hauts lieux de
la Réforme, mais imaginerait-on pour ces « hauts lieux ordinaires » un de ces sentiers de
découverte qu'affectionnent les écomusées ?

Il ne s'agit certes pas de suggérer que les propriétaires de cimetiéres sont demandeurs
d'une action muséale et qu'ils ne la repousseraient pas comme une mise en vitrine
profanatrice (Lautman 1987 : 174). Il n'y a pas de doute qu'ils concoivent que le cimetiere
comme le musée sont gardiens d'une « éternité sociale » (Martinet 1982 ; Gourarier
1984), mais qu'ils ne conservent pas la méme mémoire. Leur recours au « patrimoine »
est d'ordre rhétorique ; il vient de l'actuelle visibilité d'un terme percu a la fois comme
un appat de l'attention des décideurs et un moyen d'affirmer que la protection de ce qu'il
nomme est indiscutable. Plutot que du qualificatif de « culturel », ils pourraient en effet
I'accompagner de celui d'« ethnologique » si le concept leur était familier...

Mais la valeur d'usage que place un individu dans le terme « patrimoine », dont la
polysémie dénote les utilisations sociales les plus variées, peut ne pas correspondre a la
conception — ni a l'utilisation pratique — qu'en ont ethnologues ou muséologues, ni a
celle qui prévaut dans la société. Or cette derniere, y compris certains de ses décideurs,
ne dispose pas exactement de la vision dynamique qu'a l'ethnologue de biens
patrimoniaux non limités aux biens matériels. On insiste d'ordinaire sur le danger pour
le scientifique d'utiliser un terme du langage courant chargé de significations qu'il ne
controle pas. A l'inverse, un usage inattentif du concept de patrimoine peut le faire
devenir par mégarde le fossoyeur ou le momificateur de ce qu'on lui demande d'aider a
préserver. Qualifier les cimetiéres familiaux de « patrimoine » dans un discours d'ordre
public (un article de journal, si modeste soit-il) c'est risquer de faire oublier que plutot
que des traces concretes d'un fait culturel passé (les enclos, que personne n'exige
d'éliminer du paysage), on parle en réalit¢é d'une pratique toujours présente
(I'inhumation privée qui, elle, est menacée). Ce risque de cristallisation fixiste et de
réduction d'une réalité a sa dimension matérielle a pour corollaire ses possibles
exotisation et rejet dans le passé, placant sa production symbolique hors du contréole du
groupe a son origine?7. Certes, on 1'a vu plus haut, l'inhumation en propriété privée est
une pratique devenant une « curiosité » de plus en plus reléguée au rang des
« souvenirs ». Mais il n'y a pourtant pas de doute que pour les derniers propriétaires de
cimetieres familiaux elle constitue toujours un trait vif de leur mémoire que rien ne peut
autoriser a effacer.

Page 12 sur 16

vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel » Page 13 sur 16

Bibliographie

Des DOI (Digital Object Identifier) sont automatiquement ajoutés aux références par Bilbo, 1'outil
d'annotation bibliographique d'OpenEdition.

Les utilisateurs des institutions abonnées a 1'un des programmes freemium d'OpenEdition peuvent
télécharger les références bibliographiques pour lesquelles Bilbo a trouvé un DOI.

Format

APA

MLA

Chicago

Le service d'export bibliographique est disponible pour les institutions qui ont souscrit a un des
programmes freemium d'OpenEdition.

Si vous souhaitez que votre institution souscrive a I'un des programmes freemium d'OpenEdition
et bénéficie de ses services, écrivez a : access@openedition.org.

Aries P., 1985 (1977). L'homme devant la mort, volume 2, Paris, Seuil.

Arnaud E., 1875-1876. Histoire des protestants du Dauphiné aux XVI¢, XVII¢ et XVIII¢ siécles, 3
vol., Paris, Grassart.

Augé M., 1992. « Les paradoxes du patrimoine », in collectif, Territoires de la mémoire, Thonon-
les-Bains, Ed. de I'Albaron/société Présence du livre.

Balfet H. et C. Bromberger, 1976. « Dimensions de 1'espace et formes d'entraide : le "quartier
cévenol" », in collectif, Pratiques et représentations de l'espace dans les communautés
méditerranéennes, Paris, éditions du CNRS.

Bibliotheque de Travail, 1966, n° 620, Mulhethaler M. et ses éléves : « Les huguenots dans le
Diois ».

Bizeul Y., 1991. L'identité protestante, Paris, Klincksieck.

Bloch M. et J. Parry (eds.), 1982. Death and the Regeneration of Life, Cambridge University
Press.

Bolle P., P. Joutard et D. Ligoy, 1977. « Postface », in Collectif, Histoire des protestants en
France, Toulouse, Privat.

Bonnain R., 1981. « Pratique et sens de l'espace : un cimetiere pyrénéen », in Chiva I. et J. Goy
(ss la dir. de), Les Baronnies des Pyrénées, vol. 1, Paris, Ecole des hautes études en sciences
sociales.

Bromberger C., 1992. « Ecomusées et espaces batis: des formes architecturales aux
significations culturelles » in collectif, Territoires de la mémoire, Thonon-les-Bains, Ed. de
I'Albaron/société Présence du livre.

Canard enchainé (Le), 1992, n° 3735, 27 mai 1992, p. 5, « Une circulaire pas piquée des
Verts » (article signé « P. L. »).

Casteret N., 1943. En rampant..., Paris, Librairie académique Perrin.
Chevalier J. et A. Gheerbrandt, 1982. Dictionnaire des symboles, Seghers.

Chiva I., 1990. «Le patrimoine ethnologique: l'exemple de la France », Encyclopaedia
Universalis, vol. Symposium.

Format

APA

MLA

Chicago

Le service d'export bibliographique est disponible pour les institutions qui ont souscrit a un des
programmes freemium d'OpenEdition.

Si vous souhaitez que votre institution souscrive a I'un des programmes freemium d'OpenEdition
et bénéficie de ses services, écrivez a : access@openedition.org.

Connerton P., 1989. How Societies Remember, Cambridge University Press.

DOI : 10.1017/CB09780511628061

Costa F.-J., 1979. « Le sentiment religieux des Corses face a la mort », Etudes corses, n° 12-13.

Crestois. Val de Drome Hebdo (Le), 1992, 2 juillet 1992 (Compte rendu du conseil municipal
de Gigors et Lozeron du 25 juin 1992).

Dauphiné libéré (Le), 11 juin 1992, Beylon D., « Une loi terre a terre ».

Douglas M., 1966. Purity and Danger. An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo, London,
Routledge and Kegan Paul.

1973 (1970). Natural Symbols. Explorations in Cosmology, London, Barrie and Rockliff.

Dufour A.-II., 1985. Entre bouasque et bronde. Etude ethnologique de l'espace dans une
commune du littoral varois, Paris, éditions du CNRS.

Emmanuelli F.-X., 1975. « La fin des persécutions en Provence au XVIII® siecle », Bulletin de la
Société de l'histoire du protestantisme francais, année 1975, pp. 516-529.

http://terrain.revues.org/3063 vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel » Page 14 sur 16

Fabre D., 1987. « Le retour des morts », Etudes rurales, n° 105-106.

Gaudin P. et C. Reverchon, 1986. « Le sens du tragique. Protestants et républicains dans la
Drome », Le Monde alpin et rhodanien, n° 2-3-4/1986.

Gourarier Z., 1984. « Le musée entre le monde des morts et celui des vivants », Ethnologie
francaise, XIV-1.

Jeudy P.-H., 1990. Patrimoines en folies, Paris, ministere de la Culture/Maison des sciences de
I'homme.

Journal du Diois et de la Drome (Le), 1991a. 6 décembre 1991, n° 2284 (p. 7, Grassias J.,
« Inhumations en propriétés privées »).

1991b. 20 décembre 1991, n° 2286 (p. 3, Arnaud E., « Inhumations en propriétés privées »).

Joutard P., 1977. « Protestantisme populaire et univers magique : le cas cévenol », Le Monde
alpin et rhodanien, n° 1-4/1977.
(ssladir. de), 1979. Les Cévennes. De la montagne a l'homme, Privat.

Kermode F., 1991. « Philippe Ariés' bumper book of death », in The Uses of Error, Harvard
University Press.

La Soudiére M. de, 1991. « Les hauts-lieux... mais les autres ? », in Micoud A. (ss la dir. de), Des
hauts lieux. La construction sociale de l'exemplarité, Paris, éditions du CNRS.

Lautman F., 1987. « Objets de religion, objets de musée », in musée national des Arts et
Traditions populaires, collection Notes et Documents des musées de France, n° 16, Muséologie et
ethnologie, Paris, Réunion des musées nationaux.

1990, « Du désert au musée : l'identité protestante », Autrement, n° 115.

Lebrun F., 1986. « Les Réformes : dévotions communautaires et piété personnelle », in Aries P.
et G. Duby (ss la dir. de), Histoire de la vie privée, t. 3, Paris, Seuil.

Lefeuvre J.-C., 1990. « De la protection de la nature a la gestion du patrimoine », in Jeudy.
Majastre J.O0., 1977. « L'espace des morts et le monde des vivants », Le Monde alpin et
rhodanien, n° 1-4/1977.

Martinet C., 1982. «Objets de famille/objets de musée. Ethnologie ou muséologie ? »,
Ethnologie francaise, XII-1.

Meyzenq C., 1984. Hautes-Alpes, Ubaye, Haut-Drac, Préalpes dromoises : pays de transition
entre Alpes du Nord et Alpes du Sud, éditions Ophrys.

Monuments historiques, 1982, n° 124, « L'architecture et la mort ».

Pelen J.-N., 1979. « La tradition culturelle d'hier a aujourd'hui », in Joutard P. (ss la dir. de),
1979, Les Cévennes.

1986. « Protestantisme et folklore en Cévennes. Réalités et discours », Folklore. Revue
d'ethnographie méridionale, n° 202-203-204.

Format

APA

MLA

Chicago

Le service d'export bibliographique est disponible pour les institutions qui ont souscrit a un des
programmes freemium d'OpenEdition.

Si vous souhaitez que votre institution souscrive a I'un des programmes freemium d'OpenEdition
et bénéficie de ses services, écrivez a : access@openedition.org.

Pétonnet C., 1982. « L'observation flottante. L'exemple d'un cimetiére parisien », L'Homme,
XXII-4.

DOI : 10.3406/hom.1982.368323

Ravis-Giordani G., 1983. Bergers corses. Les communautés villageoises du Niolu, Aix-en-
Povence, Edisud.

Richard M., 1967. La vie quotidienne des protestants sous ['Ancien Régime, Paris, Hachette.

Shelton A., 1992. « The recontextualization of culture in U.K. museums », Anthropology Today,
vol. 8, n° 5.

Thomas L.-V., 1985. Rites de mort. Pour la paix des vivants, Paris, Fayard.
Urbain J.D., 1989. L'archipel des morts, Paris, Plon.

Van Gennep A., 1946 (1980). Manuel de folklore francais contemporain, tome 1 « Du berceau a
la tombe », volume 2 « Mariage, funérailles », Picard.

Voisenat C., 1992. « Feux d'entrailles. Alcool, corps-alambic et combustions spontanées »,
Terrain n° 19.

Vovelle M., 1983. La mort et ['Occident de 1300 a nos jours, Paris, Gallimard.

Vovelle M. et R. Bertrand, 1983. « La ville des morts, Paris, éditions du CNRS.

http://terrain.revues.org/3063 vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel » Page 15 sur 16

Format

APA

MLA

Chicago

Le service d'export bibliographique est disponible pour les institutions qui ont souscrit a un des
programmes freemium d'OpenEdition.

Si vous souhaitez que votre institution souscrive a I'un des programmes freemium d'OpenEdition
et bénéficie de ses services, écrivez a : access@openedition.org.

Wilson S., 1980. « Death and the Social Historians. Some Recent Books in French and English »,
Social History, vol. V.

DOI : 10.1080/03071028008567488

Zonabend F., 1973. « Les morts et les vivants. Le cimetiére de Minot en Chatillonais », Etudes
rurales, n° 52. Réédité in collectif, 1990, Une campagne voisine, Paris, ministere de la
Culture/Maison des sciences de 'homme.

Notes

1Encore que l'on ne voie pas pourquoi les ethnologues, a la différence des historiens, auraient
éprouvé « une pudeur spontanée (...) devant les portes du sacré » ouvrant sur un lieu marqué de
tristesse, voire d'horreur, ce qui a « maintenu le cimetiere a 1'écart de la curiosité » (Majastre
1977 : 247). N'a-t-on pas la plutot une expression du long refus par I'ethnologie d'approcher les
rites funéraires et la religion dans leurs dimensions institutionnelles, manifeste dans sa tendance a
« s'arréter a la porte de 1'église », selon une expression de Vovelle, cité par Fabre (1987 : 17, note
9 ; cet article inclut des références sur le cimetiére, couvrant le champ européen).

2Sur la diversité des arbres funéraires, voir Van Gennep (1980 : 770).

3Pas seulement pour les protestants : depuis vingt-cinq ans c'est une conjonction d'entreprises
scientifiques, littéraires, cinématographiques qui a fait connaitre les Cévennes au grand public. Il
convient de s'interroger avec M. de La Soudiere (1991) sur les raisons de prééminence de certains
terrains aux dépens d'autres, qui font que le Sud apparaisse « sur-investi, carroyé, saturé, les
Cévennes donnant lieu par exemple a un véritable bottin ».

4En une généralisation hative (comme pour la localisation des cimetieres ; Vovelle et Bertrand :
1983 : 41), Van Gennep (1980 : 770) affirme que « dans certaines régions, les cimetieres ont
toujours présenté 1'aspect d'un bosquet plus ou moins touffu par le choix d'un arbre en quelque
sorte réservé au lieu des morts: le cyprés en Provence, ... ». Ce fut en fait une réponse a la
croissance sensibilité romantique, visible dans la loi avec le décret de Prairial qui préconisait que
I'on fasse des plantations dans les cimetieres.

5J.-N. Pelen (1979 : 264) indique comment « l'enracinement familial dans le protestantisme »
peut de la méme maniére rapporter a « une noblesse, une pureté qui précedent 1'histoire ».

6Cf. Bonnain 1981 ; Urbain 1989. A ce propos, il faut signaler les nombreuses communes rurales
s'équipant ces dernieres années de plaques indiquant sans euphémisme la direction du cimetiere.
Si celui-ci fut en effet expulsé du village, il parait maintenant de plus en plus considéré comme lieu
d'un service public ordinaire (un trait de la « redécouverte de la mort », ou de son déni ?). Il est
des lors traité de méme facon qu'école, gendarmerie, poste, elles aussi expulsées de locaux anciens
(plus récemment et pour d'autres raisons: vétusté, accés en automobile) et dont la nouvelle
localisation doit étre indiquée car elle est souvent discréte, tout comme leur architecture,
nécessitant moins qu'il y a cent ans d'afficher la présence républicaine.

7Traduite par 1'idée d'une relation immédiate a Dieu, le recours a un rituel minimaliste, etc. La
complexe question de l'individualisme du protestant qui se sait 1'élu de Dieu ne peut qu'étre
évoquée ici ; sur le paradoxe entre l'accent mis sur le for intérieur et 1'importance essentielle de la
pratique communautaire, voir par exemple Lebrun (1986).

8Le temple réformé, normalement dépourvu de clocher et dépouillé a l'extérieur comme a
l'intérieur, se signale a peine par un assez important volume (en général monobloc) et par un
fronton qui ne suffisent toutefois pas a en faire un point de repere dans le paysage.

9Si le cimetiere réformé privé est visible, la création du public dut obéir aux normes de discrétion ;
voir aussi supra la note 6.

10En dérivant un peu depuis l'approche proposée par M. de La Soudiére (1991 : 27) de lieux qui
«disent la méme chose que leurs grands freres (...) mais seulement moins fort, moins
durablement et a moins de gens. Seul les en distingue un gradient d'intensité et non une différence
de nature ».

11Voir Connerton (1989) pour une approche de la mémoire sociale comme étant essentiellement
inscrite dans le corps et le geste, et non dans le discours ni dans les structures cognitives.

12Et la fierté peut étre d'autant plus forte que le lien religieux a été rompu ; voir sur ce point Bolle
et al. (1977 : 442) ; sur l'identité protestante voir Bizeul (1991) ; sur le mode de constitution d'une
mémoire historique « protestante et républicaine » par analogie entre les périodes successives,
voir Gaudin et Reverchon (1987).

13De 1598 a 1685 le régime de 1'édit de Nantes reconnut, avec des limites devenant toujours plus
strictes, l'existence des protestants et leur liberté de culte, leur attribuant aussi diverses villes
comme « places de siireté ».

14Le r6le d'un événement fondateur — réél ou construit a posteriori — dans une mémoire collective
n'est plus a démontrer ; attribuer ce role a la révocation est une position aisée a vérifier dans le

http://terrain.revues.org/3063 vendredi 30 janvier 2015



Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel » Page 16 sur 16

discours protestant et qui parait pour le Diois plus précise que celle de Pelen (1986 : 49) plagant la
Réforme en son ensemble a l'origine de « l'identité cévenole (...) telle qu'elle est dite jusqu'a
aujourd'hui » (italiques dans I'original).

15Qui précisait la réglementation des inhumations, les interdisant dans les églises en réponse au
croissant souci hygiéniste, affirmant ainsi le mouvement d'« exil des morts » qui culminera au
siecle suivant.

16Voir Vovelle et Bertrand (1983 : 23) pour la tolérance précaire du cimetiére réformé de Marseille
et pour la création de celui de Nimes.

17La question du role du protestantisme en matiere de francisation orale et d'alphabétisation reste
a divers égards non résolue (Joutard 1979 : 118-120).

18D. Fabre (1987 : 14) parle du temps d'Ariés qui « avance d'un pas ample, de relais en relais ». F.
Kermode (1991 : 93-101), lui, est ouvertement critique et ironique quand il parle d'un Ariés qui
« badly wants to establish that there was a major change in feeling at a particular historical
moment ». Voir aussi Wilson (1980).

1912 juin 1804. Point de départ de notre législation cimitériale, ce décret impose une installation
extra-urbaine et une cloture par des murs, regle la profondeur et l'espacement des tombes,
recommande des plantations, etc.

2011 faut toutefois prendre garde aux différences régionales (Ravis-Giordani 1983 : 392; Van
Gennep 1980 : 758).

21Avec dans cette région le méme décalage de quelques décennies qu'en Provence entre villes et
villages (Vovelle et Bertrand 1983 : 37-39).

2211 faut signaler ici que Vovelle (1983 : 565), quant a lui, ne remet pas en question l'origine
directe des tombes familiales depuis les persécutions.

23Comme 1'érection en commun d'une grande croix sur un point culminant.

24Voir les idées de Brouault (qui, au demeurant, était réformé) présentées par C. Voisenat (1992 :
24-26).

25Qui d'ailleurs, pour revenir au symbolisme chthonien ainsi qu'a la ligne d'analyse de C. Voisenat
(1992), est aussi un corps ayant des « entrailles ».

26Allusion a l'initiative mal percue, dont les bonnes intentions ne sont au demeurant pas a étre
mises en doute, de lancement en 1985 d'un timbre-poste commémorant la révocation de 1'édit de
Nantes.

27C'est 1a un probléme de toute entreprise d'ordre muséal ou patrimonial, mais fabriquer du
pittoresque avec des cimetiéres-musées peut aussi étre vu comme une expression de déni de la
mort par la société (Urbain 1989 : 246).

Pour citer cet article
Référence papier

Durand J.-Y., 1993, « Entre paisibles jardins et "patrimoine culturel". Les cimetiéres familiaux des
protestants du Diois », Terrain, n° 20, pp. 119-134.

Référence électronique

Jean-Yves Durand, « Entre « paisibles jardins » et « patrimoine culturel » », Terrain [En ligne],
20 | mars 1993, mis en ligne le 20 avril 2005, consulté le 30 janvier 2015. URL :
http://terrain.revues.org/3063 ; DOI : 10.4000/terrain.3063

Auteur

Jean-Yves Durand
Braga (Portugal) ; Aix-en-Provence, Laboratoire d'ethnologie méditerranéenne et comparative

Articles du méme auteur

Les mains heureuses [Texte intégral]
Le sens et le ressenti profond dans la pratique de la radiesthésie
Paru dans Terrain, 49 | aoat 2007

« Ou la terre s'achéve et la mer commence » [Texte intégral]
Une anthropologie du bout de I'Europe
Paru dans Terrain, 17 | octobre 1991

Droits d’auteur

Propriété intellectuelle

http://terrain.revues.org/3063 vendredi 30 janvier 2015



